
Appel à contribution pour le colloque 

La nature des anarchistes 

Complicités et conflictualités 

entre anarchistes et écologistes  

(XIXe-XXIe siècles) 

5-6 novembre 2026 

Beaux-Arts de Marseille 

 

À une époque où les urgences écologiques sont souvent reléguées au second plan 

par des régimes autoritaires aux tendances écocidaires — voire réinterprétées au prisme d’une 

rhétorique fascisante — ce colloque international et pluridisciplinaire propose de revisiter les 

relations historiques et contemporaines entre anarchisme(s) et écologie(s). 

Depuis la seconde moitié du XXe siècle, l’anarchisme semble s’être imposé comme 

l’une des traditions politiques les plus en affinité avec les enjeux écologiques actuels. Son rejet 

des structures de pouvoir centralisées, sa vision décentralisatrice de l’organisation socio-

économique et son approche préfigurative ont nourri cette réputation (Toro, 2021 ; Grillet, 

2026). Mais bien en amont, dès la fin du XIXe siècle, des penseurs comme Pierre Kropotkine 

ou Élisée Reclus, ainsi que les expériences communautaires des milieux libres, ont esquissé 

des formes précoces d’écologie politique (Linse, 1986, Gould, 1988, Maitron, 1992 ; Masjuan, 

2000). À contre-courant de l’industrialisme dominant de « l’âge des machines », l’anarchisme 

s’est ainsi différencié tant du libéralisme que d’autres variantes du socialisme, en proposant 

une modernité alternative, portée par des imaginaires romantiques et des pratiques 

enracinées dans des cultures paysannes et artisanales (Probst, 2024). Ces héritages 

libertaires semblent inspirer ou imprégner, souvent de façon implicite et diffuse, certaines luttes 

écologistes, des années 1960 à aujourd’hui. 

Ce colloque transdisciplinaire vise à explorer les affinités électives entre anarchisme(s) 

et écologie(s), en interrogeant les contextes socio-intellectuels ayant permis leur articulation, 

de leurs prémices au XIXe siècle jusqu’à leurs reconfigurations contemporaines. Nous 

porterons une attention particulière à la diversité des courants écologistes anarchistes ayant 

coexisté, ou coexistant encore — tels que l’écologie sociale, le primitivisme, ou le 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

biorégionalisme —, à leurs ancrages scientifiques et militants, ainsi qu’à leurs relectures 

récentes dans des champs de lutte variés : antinucléaire, féministe, animaliste, antispéciste, 

décolonial, etc. (Zerzan, 1994 ; Sale, 2000 ; Bookchin, 2019).  

L’anarchisme, mouvement hétérogène et souvent conflictuel, difficile à circonscrire du 

fait de son faible degré de centralisation, sera ici abordé à partir de deux critères principaux : 

la densité des réseaux et sociabilités militants et intellectuels qui le composent (Bantman et 

Altena, 2015), et la nature des pratiques sociales qui le caractérisent comme les grèves, 

milieux libres, pédagogie libertaire, syndicalisme, mutuellisme (Manfredonia, 2007). Loin de 

se limiter à son « Âge d’or » européen (1871–1914), l’anarchisme prend des formes multiples 

selon les périodes (communalisme, squats, ZAD) et les contextes géographiques 

(anarchismes non européens et non occidentaux), et s’hybride fréquemment avec d’autres 

courants critiques (féminismes, anticolonialismes, primitivismes). Nous privilégierons donc les 

contributions portant sur des auteurs ou expériences se réclamant explicitement du 

mouvement anarchiste. 

Afin d’éviter toute lecture anachronique, l’écologie sera ici entendue dans un sens 

large, mais toujours inscrit historiquement, au-delà de sa définition actuelle centrée sur le 

dérèglement climatique ou les limites planétaires. Dès le XIXe siècle, des préoccupations 

environnementales comme la santé ouvrière, la pollution de l’air et des sols, la déforestation, 

la protection des paysages ou le machinisme traversent les mouvements sociaux et 

investissent certains milieux socialistes (Audier, 2017 ; Lowy et Sayre, 2020). Nous proposons 

d’interroger, dans cette perspective, les « réflexivités environnementales » entendues comme 

« les manières complexes, historiquement situées et souvent éloignées des nôtres, de penser 

les conséquences de l’agir humain sur l’environnement » (Fressoz et Locher, 2010). 

Le colloque, résolument transdisciplinaire et transhistorique, se veut être un espace de 

convergence pour des contributions issues de champs variés — histoire, science politique, 

sociologie, histoire de l’art, anthropologie, géographie, philosophie, entre autres — autour du 

dialogue entre anarchisme(s) et écologie(s). Les interventions pourront porter aussi bien sur 

la période dite de l’« âge d’or » de l’anarchisme (1871–1914) et l’entre-deux-guerres, que sur 

l’émergence et l’essor de l’écologie politique (années 1960–1990), ou encore sur ses 

reconfigurations contemporaines (des années 1990 à aujourd’hui). 

C’est à la lumière de cette compréhension élargie que les contributions pourront 

s’articuler autour de quatre grands axes de réflexion, visant à mieux saisir, depuis une 

perspective écologique, les pratiques et les pensées anarchistes, y compris lorsqu’elles 

embrassent des idéaux industrialistes ou technophiles. 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

1. Nature(s), sciences et savoirs populaires 

L’anarchisme, tel qu’il émerge au XIXe siècle, se développe dans un contexte 

scientifique en pleine mutation, où la “nature” devient progressivement un objet de science et 

d’intervention. Tandis que l’écologie naissante propose une nouvelle approche du vivant, et 

que se développent parallèlement des mobilisations environnementales portées par des 

savoirs populaires ou vernaculaires (Ambroise-Rendu et al., 2021), certains savants alertent 

déjà sur les dégradations environnementales — déforestation, épuisement des sols. Plutôt 

que de reproduire une stricte opposition nature/culture, de nouvelles manières de penser le 

politique et le social s’articulent alors à la question du milieu naturel, notamment au sein des 

courants socialistes et anarchistes. Ces derniers, à l’instar de Reclus ou Kropotkine, 

développent des visions organicistes ou naturalistes de la société, valorisant l’épanouissement 

de l’individu dans son environnement (Taylan, 2018). 

Au XXe siècle, les alertes écologiques et les luttes environnementales s’entrelacent de 

plus en plus étroitement avec la production et la diffusion de savoirs scientifiques et populaires, 

accentuant les convergences entre pensées anarchistes et écologies politiques — comme en 

témoigne, entre autres, l’influence de Murray Bookchin dès les années 1960. 

Une attention particulière pourra être portée sur la dimension artistique de 

l’anarchisme, envisagée comme un espace d’expression écopolitique. Art social, poésie, 

chansons, peinture etc. pourront être étudiés pour mettre en lumière la manière dont ces 

formes artistiques articulent idéaux libertaires et préoccupations environnementales, en 

proposant une critique sensible de l’industrialisation et une autre relation au monde naturel. 

i. Les théories anarchistes, historiques et contemporaines, dessinent-elles un nouveau régime 

ontologique ? Comment articulent-elles la “nature” avec leur projet politique d’émancipation ? 

Quels débats ou controverses suscitent-elles au sein des courants anarchistes ? 

ii. Comment les anarchistes intègrent-iels, politisent-iels et diffusent-iels (ou non) les alertes 

environnementales scientifiques ou portées par des savoirs populaires ? 

iii. Comment les écologistes reçoivent-iels et s’approprient-iels les théories anarchistes de la 

nature, notamment à travers la valorisation conjointe des savoirs scientifiques et des savoirs 

ou pratiques vernaculaires ? 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

2. L’économie politique et la technique chez les anarchistes 

Né au cœur du siècle industriel, l’anarchisme a très tôt été confronté à la question du 

progrès technique. Si certains courants ont vu dans les machines et les innovations un levier 

possible d’émancipation et d’égalitarisation des conditions socioéconomiques, d’autres ont 

formulé des critiques radicales de la technicisation du monde. Chez William Morris et Edward 

Carpenter cette critique est notamment abordée d’un point de vue esthétique et résonne 

parfois avec celles contemporaines du productivisme (Jarrige, 2014). Cet axe entend explorer 

ces tensions internes à l’anarchisme autour de son économie politique, en interrogeant la 

diversité des positions face à l’industrialisation, au machinisme, au commerce international, 

aux infrastructures énergétiques, à la marchandisation du vivant ou à l’organisation des 

territoires (ville/campagne, centralisation/décentralisation). Cela engage à repenser la place 

de la technique dans tout projet politique libertaire : peut-on penser une technologie anarchiste 

? Quelles formes de techniques et de productions sont compatibles avec une société égalitaire 

et écologiquement soutenable ? 

L’attention sera portée aux pratiques concrètes (consommation, coopératives, 

autogestion, autoproduction), à la culture matérielle, et aux ancrages socioprofessionnels des 

militant·es (ouvrier·es, paysan·nes, ingénieur·es, artisan·es, etc.), afin de mieux comprendre 

comment les rapports à la nature, à la technique et à l’économie se traduisent dans leurs 

théories, modes de vie et d’organisation. Cet axe invite donc à réinterroger la manière dont les 

anarchistes problématisent la notion de besoins “naturels” et “artificiels”.  

 

i. Quelles sont les évolutions de leurs conceptions du progrès technique ou du machinisme ? 

Comment peut-on imaginer le développement de technologies, machines ou infrastructures 

économiques compatibles avec l’anarchisme ?  

ii. Au-delà des procès de production, quels sont les modes ou pratiques de consommation 

promus par les anarchistes ? Que consomment les anarchistes concrètement ? Et comment 

saisir leurs tentatives de redéfinir, notamment, la notion de besoin ? 

iii. Comment les expériences professionnelles (paysan, artisan, ouvrier, ingénieur, artiste…) 

et/ou les propriétés socioprofessionnelles anarchistes influencent-elles les modes de 

politisation de la nature et leurs pratiques économiques ? 

  



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

3. Théories du changement social et pratiques des 

mouvements sociaux 

Théoricien·nes et militant·es anarchistes et écologistes développent des stratégies 

politiques variées en vue d’une transformation sociale et écologique radicale. Ces stratégies 

donnent lieu à de nombreux débats, notamment sur l’attitude à adopter face à l’État et aux 

institutions, sur le recours à la violence, ou encore sur les figures sociales (paysans, 

syndicalistes, etc.) perçues comme moteurs du changement (Manfredonia, 2007 ; Bookchin, 

2019). 

Cet axe propose également de s'intéresser à la dimension préfigurative des pratiques 

anarchistes et écologistes : dans une critique du mythe du Grand Soir, ces mouvements 

cherchent à incarner dès le présent les formes de vie qu’ils souhaitent voir advenir. Cela passe 

par des efforts d'(auto-)éducation populaire, par l’expérimentation de modes de vie alternatifs, 

mais aussi par des pratiques de réforme de soi — souvent corporelles — telles que 

l’hygiénisme, l’ascétisme, la grève des ventres ou encore les formes d’autodiscipline 

quotidiennes (Baubérot, 2014 ; Coste, 2023). 

Enfin, cet axe entend explorer les formes de cohabitation, de tensions ou de synergies 

entre militant·es anarchistes et écologistes dans les espaces de lutte communs. Il s’agira 

notamment d’interroger la circulation des pratiques, les transferts idéologiques ou les critiques 

mutuelles qui peuvent émerger au sein de ces convergences. 

 

i. Quelles sont les stratégies (parfois concurrentes) qu’élaborent anarchistes et écologistes 

pour changer et écologiser le monde social ? Quels types de mobilisations sont privilégiés ? 

Quel·les sont les acteur·ices ou sujets moteurs du changement social (paysan·nes, 

ingénieur·es…) ? Quel rôle peut y jouer la violence politique ? Ces débats autour des 

stratégies politiques de mobilisation suscitent-ils des controverses avec les stratégies 

écologistes ? 

ii. Quel est le statut accordé aux pratiques préfiguratives au sein de ces mobilisations 

(éducation populaire, professionnelle, réforme de soi, ascétisme, végétarisme...) ? 

iii. Comment les militant·es anarchistes participent-iels, critiquent-iels et marquent-iels les 

mobilisations écologistes d’hier et d’aujourd’hui (Rio Tinto, Larzac, Notre-Dame-Des-

Landes…) ? 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

4. Convergences et divergences : circulations, hybridations et 

débats 

Si les écologistes et les anarchistes partagent de nombreuses références historiques, 

théoriques, pratiques militantes et modalités d’action, ces deux mouvements restent parfois 

traversés par des divergences marquées. Les espaces d’hybridation – qu’ils soient historiques 

ou contemporains – ne manquent pourtant pas (antimilitarisme, luttes antinucléaires, 

antispécisme, lutte contre les grands projets inutiles, etc.), mais ne suffisent pas à effacer les 

tensions persistantes autour de questions centrales : la place des pensées du vivant, le rôle 

de la lutte des classes ou la question de l’échelle (localisme/internationalisme). Cet axe 

souhaite ainsi étudier ces hybridations et tensions. 

De plus, cette partie veut creuser et approfondir deux zones de tension majeures qui 

suscitent aujourd’hui des reconfigurations ou des controverses dans les milieux anarchistes 

comme écologistes : les rapports de genre et les questions raciales. 

L’essor des pensées écoféministes et éco-queers renouvelle profondément la critique 

de la naturalisation des rapports sociaux, et entre en résonance – parfois de manière 

conflictuelle – avec certaines traditions anarchistes. Mais déjà, au tournant du XXe siècle, des 

figures comme Edward Carpenter défendaient une conception libertaire de l’amour libre, de 

l’égalité entre les sexes et une dépathologisation de l’homosexualité (Alicia, 2019 ; Cleminson, 

2019 ; Lecerf Maulpoix, 2021). Aujourd’hui, écoféministes et éco-queers interrogent à 

nouveaux frais les rapports au corps, au désir, à la subsistance, au travail reproductif et à 

l’écologie du soin (Pruvost, 2021 ; Rimlinger, 2024). 

De manière complémentaire, il s’agira aussi d’interroger la façon dont les mouvements 

anarchistes et écologistes s’attaquent – ou non – à la matrice coloniale et raciale du 

capitalisme fossile (Dupuis-Déri et Pillet, 2019). Ce dernier est à l’origine d’une longue histoire 

de dépossession coloniale et d’exploitation des ressources naturelles (Moore, 2020). Pourtant, 

ces dimensions ont longtemps constitué des angles morts dans nombre de traditions militantes 

(Merchant, 2003 ; Ferdinand, 2019). Le colloque propose ainsi de réfléchir aux notions 

contemporaines d’écologie décoloniale, de justice environnementale, de dette écologique, de 

colonialisme vert, de malthusianisme, de formes de localisme (bio)déterministe ou encore à la 

question des réfugié·es climatiques. 

i. Comment procèdent les circulations militantes ou théoriques entre anarchisme et écologie 

politique ? Par quels biais se diffusent et s’hybrident les théories ou pratiques anarchistes au 

sein des mouvements écologistes, et inversement ? 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

ii. Comment les enjeux de genre et d’identités sexuelles, notamment autour de la naturalisation 

de l’ordre sexuel, de la place du corps ou des modes de subsistance, sont-ils intégrés (ou non) 

dans les espaces anarchistes et écologistes ? Quels sont les débats qui en émergent ? 

iii. Comment les enjeux de race et de colonialité, comme ceux de la justice environnementale 

globale, les réfugiés ou la dette écologiquement inégale, traversent-ils les débats militants 

anarchistes et écologistes ? 

Bibliographie 

Ambroise-Rendu Anne-Claude, Hagimont Steve, Mathis Charles-François, Vrignon Alexis, Une 

histoire des luttes pour l’environnement, Paris, Éditions textuel, 2021. 

Ardillo José, La Liberté dans un monde fragile. Écologie et pensée libertaire, Paris, 

L'Échappée, 2018. 

Audier Serge, La société écologique et ses ennemis, Paris, La Découverte, 2017. 

Bantman Constance, altina Bert, “Problematizing Scales of Analysis in Network-Based Social 

Movements”, dans Bantman Constance, altina Bert, Reassessing the Transnational Turn: 

Scales of Analysis in Anarchist and Syndicalist Studies, Oakland, PM Press, 2015. 

Baubérot Arnaud, « Aux sources de l’écologisme anarchiste Louis Rimbault et les 

communautés végétaliennes en France dans la première moitié du XXe siècle », Le 

Mouvement Social, 2014, no 246, p. 63‑74. 

Beaudet Céline, Les milieux libres : vivre en anarchiste à la Belle époque en France, Saint-

Georges-d’Oléron, Les éditions libertaires, 2011. 

Berlan Aurélien, Terre et liberté : la quête d’autonomie contre le fantasme de délivrance, Saint-

Michel-de-Vax, Éditions La lenteur, 2021. 

Biehl Janet, The Politics of Social Ecology: Libertarian Municipalism, Montréal, Black Rose 

Books, 1998. 

Bonneuil Christophe et Fressoz Jean-Baptiste, L'événement anthropocène : la Terre, l'histoire 

et nous, Paris, Éditions Points, 2016. 

Bookchin Murray, Une société à refaire : vers une écologie de la liberté, Montréal, Écosociété, 

2011. 

Bookchin Murray, Notre environnement synthétique :  la naissance de l’écologie politique, 

Lyon, Atelier de création libertaire, 2017. 

Bookchin Murray, Changer sa vie sans changer le monde : l’anarchisme contemporain entre 

émancipation individuelle et révolution sociale, Agone, Marseille, 2019. 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

Carpenter Edward, Des jours et des rêves, Paris, Le Pommier, 2025. 

Carroll Alicia, New woman ecologies: from arts and crafts to the Great War and beyond, 

Charlottesville, University of Virginia Press, 2019. 

Carter Alan, A Radical Green Political Theory, New York, Routledge, 1999. 

Clark John P., Martin Camille (eds), Anarchy, Geography and Modernity: The Radical Social 

Thought of Élisée Reclus, Lanham, Lexington Books, 2004. 

Cleminson Richard, Anarchism and eugenics: an unlikely convergence, 1890-1940, 

Manchester, Manchester University Press, 2019. 

Coste Thomas, « Vivre en Robinson. Georges Butaud et Sophie Zaïkowska, anarchistes et 

végétaliens (1898-1929) », 2023, Mil neuf cent, no 41, p. 95‑116. 

Dupuis-Déri Francis et Pillet Benjamin, L'anarcho-indigénisme, Montréal, Lux, 2019. 

Ferdinand Malcom, Une écologie décoloniale: Penser l’écologie depuis le monde caribéen, 

Paris, Le Seuil, 2019. 

Fourment Emeline, Théories en action : appropriations des théories féministes en milieu 

libertaire à Berlin et Montréal, Doctorat réalisé à Sciences Po Paris, soutenu en 2021. 

Fressoz Jean-Baptiste et Locher Fabien Locher, « Le climat fragile de la modernité », La Vie 

des Idées, en ligne en 2010. 

Gould Peter C., Early green politics: back to nature, back to the land, and socialism in Britain, 

1880-1900, Brighton, Harvester press & St. Martin's press, 1988. 

Grillet Léo « (Over)Greening Anarchism. Toward An Environmental and Contextualist History 

of Anarchist Ideology », in  Faure Juliette, Humphreys Matthew, Laylock David, Handbook of 

Ideology Analysis, New York, Routledge, à paraître en 2026. 

Jakobsen Ove Daniel, Anarchism and Ecological Economics. A Transformative Approach to a 

Sustainable Future, Londres, Routledge, 2019. 

Jarrige François, Technocritiques : Du refus des machines à la contestation des 

technosciences, Paris, La Découverte, 2014. 

Kossof Gideon, White Damian F., “Anarchism, Libertarianism and Environmentalism: Anti-

Authoritarian Thought and the Search for Self-Organizing Societies”, dans Pretty Jules et al. 

(ed.) The SAGE handbook of environment and society, 2007, p. 50-65. 

Lecerf Maulpoix Cy, Écologies déviantes. Voyage en terres queers, Paris, Cambourakis, 2021. 

Linse Ulrich, Ökopax und Anarchie: eine Geschichte der ökologischen Bewegungen in 

Deutschland, Orig.-Ausg., München, Dt. Taschenbuch-Verl, 1986. 

Lowy Michael, sayre Robert, Romantic Anti-capitalism and Nature: The Enchanted Garden, 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

Londres, Routledge, 2020. 

Maitron Jean, Le mouvement anarchiste en France, Paris, Gallimard, 1992. 

Marshall Peter, Nature's Web: An Exploration of Ecological Thinking, Londres, Simon and 

Schuster, 1992. 

Manfredonia Gaetano, Anarchisme et changement social, Lyon, Atelier de création libertaire, 

2007. 

Masjuan Eduard, La ecología humana en el anarquismo ibérico, Barcelone, Icaria, 2000. 

Merchant Carolyn, « Shades of Darkness: Race and Environmental History », Environmental 

History, Vol. 8, No. 3, 2003, p. 380-394. 

Morris Brian, «Anarchism and Environmental Philosophy», dans Jun Nathan (ed.). Brill's 

Companion to Anarchism and Philosophy, Leiden, Brill, 2017, p. 369–400. 

Moore Jason W., Le capitalisme dans la toile de la vie: écologie et accumulation du capital, 

Toulouse, L’Asymétrie, 2020. 

Peirera Irène, « Pierre Kropotkine et Élisée Reclus, aux sources des théories anarcho-

communistes de la nature » dans Bourdeau Vincent et Macé Arnaud, La Nature du socialisme, 

Besançon, Presses universitaires de Franche-Comté, 2017, p. 393-407. 

Pelletier Philippe, Noir & vert : anarchie et écologie, une histoire croisée, Paris, Le Cavalier 

Bleu, 2021. 

Price Andy, «Green anarchism», dans Levy Carl, and Adams Matthew (eds.), The Palgrave 

Handbook of Anarchism, Londres, Palgrave, 2019, p. 281-291. 

Probst Milo, Anarchistische Ökologien. Eine Umweltgeschichte der Emanzipation, Berlin, 

Matthes & Seitz Berlin, 2024. 

Pruvost Geneviève, Quotidien politique : Féminisme, écologie, subsistance, Paris, La 

Découverte, 2021. 

Purchase Graham, Anarchism and Ecology, Montréal, Black Rose Books, 1993. 

Rimlinger Constance, Féministes des champs. Du retour à la terre à l’écologie queer, Paris, 

Presses universitaires de France, 2024. 

Ryley Peter, Making Another World Possible. Anarchism, Anti-Capitalism and Ecology in Late 

19th and Early 20th Century Britain, New York, Bloomsbury, 2013. 

Sale Kirkpatrick, Dwellers in the Land: The Bioregional Vision, London, University of Georgia Press, 

2000. 

Sauvêtre Pierre, Murray Bookchin ou L’objectif communocène : écologie sociale et libération 

planétaire, Ivry-sur-Seine, Éditions de l’Atelier, 2024. 



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

Siegrist Pascale, «Historicizing Anarchist Geography. Six Issues for Debate from a Historian’s 

‘Point of View’», in Della torre Gerónimo Barrera, Ferretti Federico, Ince Anthony and Toro 

Francisco (eds.), Historical Geographies of Anarchism. Early Critical Geographers and 

Present-Day Scientific Challenges, Routledge, Londres, 2017, 129-150. 

Springer Simon, The Anarchists Roots of Geography: Towards Spatial Emancipation, 

Minneapolis, University of Minnesota Press, 2016. 

Taylan Ferhat, Mésopolitique. Connaître, théoriser et gouverner les milieux de vie (1750-

1900), Paris, Éditions de la Sorbonne, 2018. 

Toro Francisco, «Stateless Environmentalism: The Criticism of State by Eco-Anarchist 

Perspectives», ACME: An International Journal for Critical Geographies, 20(2), 2021, 189–

205. 

Verdier Margot, Le commun de l’autonomie. Une sociologie anarchiste de la ZAD de Notre-

Dame-des-Landes, Vulaines-sur-Seine, Éditions du croquant, 2021. 

Villalba Bruno, L’écologie politique en France, Paris, La Découverte, 2022. 

Vrignon Alexis, La naissance de l’écologie politique en France : une nébuleuse au cœur des 

années 68, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2017. 

Williams, Dana M. (2009), «Red vs. green: regional variation of anarchist ideology in the United 

States», Journal of Political Ideologies, 14/2, 2009, p. 189–210. 

Zerzan John, Future Primitive and others Essays, New York, Autonomedia, 1994. 

  



Appel à contribution pour le colloque « La nature des anarchistes » — 5-6 novembre 2026 
 

Modalités de soumission 

 

Nous sollicitons les contributions de la communauté scientifique et militante. Aussi, une 

attention particulière sera accordée aux travaux des doctorant·es et jeunes docteur·es, tout 

en ouvrant volontiers l'appel aux étudiant·es en master.  

 

Les propositions de communication devront indiquer : 

● Un titre, 

● l’axe de l’appel dans lequel elles s’inscrivent,  

● la discipline ou la forme d’engagement dans laquelle elles s’inscrivent, 

● cinq mots clefs, 

● une bibliographie. 

● ne pas excéder 500 mots de résumé, incluant une présentation des matériaux, de la 

méthodologie, un positionnement par rapport à la littérature, une problématique et 

des axes.  

 

Elles devront être envoyées au format .doc ou .docx à l’adresse 

ecologiesanarchistes@proton.me avant le 30 mars 2026 à minuit. 

Calendrier :  

30 mars 2026 : Date limite d’envoi des propositions de communication 

Juin 2026 : Notification d’acceptation ou de refus des propositions  

5-6 novembre 2026 : Tenue du colloque 

Lieu du colloque 

Beaux-Arts de Marseille, Campus Luminy 

Comité scientifique 

● Emeline Fourment (Université de Rouen-Normandie/CUREJ) 

● Florian Gaité (École supérieure d'art d'Aix-en-Provence/ACTE) 

● Emilie Hache (Université Paris-Nanterre/Sophiapol) 

● Samuel Hayat (CNRS/Cevipof) 

● François Jarrige (Université Bourgogne-Europe/LIR3S) 

● Anna Trespeuch-Berthelot (Université Caen Normandie/HisTéMé) 

● Alexis Vrignon (Université d’Orléans/POLEN) 

Comité d’organisation 

● Thomas Coste (Université d’Évry/IDHES) 

● Léo Grillet (Sciences Po/CEE) 

● Cy Lecerf Maulpoix (EHESS/CEMS) 

 

 

Plus d’informations sur https://ecoanar.com/ 

mailto:ecologiesanarchistes@proton.me
https://ecoanar.com/

